29 Traduit de Anglais vers Francais - www.onlinedoctranslator.com

16. LE ROYAUME DE DIEU
EST ENCORE A VENIR

Que ton regne vienne. Que ta volonté soit faite sur la terre
comme au ciel (Mt 6:10).

L'idée méme de l'avénement d'un royaume est source de conflits de
collocations dans de nombreuses langues. Le sens premier de royaume
étant « royauté », un nom abstrait, il n'est pas naturel d'en parler. Il ne
peut y avoir de royaume sans roi ; il est donc plus pertinent de parler
de I'avénement du roi plutot que de I'avénement de son royaume. Tant
que Jésus est au ciel, son régne sur Terre ne peut avoir lieu ni étre
inauguré. En réalité, il n'y a aucune preuve visible de cela, et le monde
continue donc son ceuvre sans rien dire.

Les mots « que ton régne vienne » dans le Notre Pére impliquent que
le royaume n'est pas encore la. Il s'agit clairement d'une pricre
eschalogique pour le retour de Jésus, pour I'établissement de son
royaume messianique et pour que la volonté de Dieu soit faite sur terre
comme au ciel. On ne peut pas prier pour que le régne universel de
Dieu vienne. Dieu ne cesse jamais de régner. Cette priere n'a de sens
que si on l'interprete comme une référence au royaume de Dieu, le
royaume qu'il établit sur terre avec son Fils Jésus comme régent. Le
verbe « venir » est a l'aoriste, quelque chose qui se produit a un
moment précis ; il ne s'agit donc pas d'une priere pour la croissance
progressive de 1'Eglise. Examinons d'autres passages des Ecritures ot
il est question de la venue du royaume.

La préfiguration du royaume

Bien que l'expression « royaume de Dieu » n'apparaisse pas dans
I'Ancien Testament, celle de « trone du Seigneur » est employée a
propos de la dynastie de David. Le roi David déclara que, parmi tous
ses fils, Dieu avait choisi son fils Salomon pour s'asseoir sur le trone
du royaume du Seigneur et régner sur Isra€l (1 Ch 28:5). De méme, la
reine de Saba annonca au roi Salomon que le Seigneur l'avait établi sur
son trone pour étre roi pour le Seigneur son Dieu (2 Ch 9:8). C'était le


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

trone de Dieu, mais aussi un trone terrestre ; il était donc approprié
qu'un homme en soit le roi. Dieu établit ce trone ici-bas pour que les
rois d'Israél régnent sur son peuple. Dieu parla a David par
l'intermédiaire du prophéte Nathan au sujet de Salomon, lui disant que
c'est lui qui batirait une maison au nom de Dieu et que Dieu établirait
le tréne de son royaume pour toujours. Il serait pour lui un pére et un
fils (2 S 7:13-14). Bien que ces paroles aient €té prononcées a propos
de Salomon, I'accomplissement ultime se trouve en Jésus et dans le
royaume qu'il a proclamé. Comme 1'a prophétisé Isaie : « Un enfant
nous est né, un fils nous est donné, et la domination reposera sur son
épaule » (Is 9,6). Cela se refléte également dans le Psaume 2,7-8, ou
le psalmiste proclame le décret du Seigneur.

Il m'a dit :

Tu es mon Fils, aujourd'hui je suis devenu ton Pére.
Demande-moi, et je te donnerai les nations en héritage,
les extrémités de la Terre comme ta possession.

Jésus et les apotres enseignaient que le royaume de Dieu n'était pas
ax¢ sur sa souveraineté sur l'univers, mais sur un royaume établi par
Dieu, contrairement aux royaumes créés par I'homme. Le prophete
Daniel a parlé d'un «fils de T'homme», a qui furent donnés
domination, gloire et royaume, afin que tous les peuples, nations et
langues le servent. Son royaume ne serait jamais détruit (Dn 2:44,
7:13-14).

Le royaume de Dieu trouve ses racines dans le royaume d'Israél, et
dans ce royaume, le roi est toujours un Juif, descendant de David. Dans
le Nouveau Testament, 1'accent n'est pas mis sur Dieu comme roi ; il
régne sur la terre par l'intermédiaire d'un homme, son Fils, qu'il a
désigné. Jésus n'a pas dit a Pilate que son royaume n'était pas de ce
monde ; il a dit que son royaume n'était pas de ce monde (Jn 18:36) ;
il n'avait pas son origine ici-bas. La préposition grecqueékindique la
source. Son royaume sera dans ce monde, mais son autorité pour le
gouverner viendra de l'extérieur.

Le salut comprend de nombreuses bénédictions, dont le pardon des
péchés, un cceur nouveau et docile, la vie éternelle, I'adoption comme
enfant de Dieu, I'union avec le Messie et la cohérence avec lui. Tout
cela culmine avec notre glorification lorsque nos corps ressuscitent et
que nous héritons de la monarchie du royaume du Messie. Certaines
de ces bénédictions nous appartiennent déja, mais notre héritage ne
doit pas étre considéré comme une « eschatologie réalisée ». Nous ne



sommes encore que des héritiers. En tant que croyants en Jésus sous
la nouvelle alliance, nous recevons de nombreuses bénédictions, mais
pas celles qui appartiennent au royaume du Messie.

L'eschatologie réalisée a été formulée par des théologiens libéraux.
Elle repose sur la théorie selon laquelle les prophéties du Nouveau
Testament ne se réferent pas a I'avenir, mais au ministere de Jésus et a
'Eglise. Ses partisans affirment que toutes les prophéties concernant
le royaume se sont accomplies ; ils n'attendent ni enlévement, ni
seconde venue, ni jugement universel. Mais Jésus a dit que quiconque
a quitté sa demeure pour le royaume de Dieu ne manquera pas de
recevoir bien plus, tant dans ce siécle que dans le siécle a venir (Lc
18:30).

Le royaume se rapproche

Apres la naissance de Jésus, les mages vinrent demander ou était celui
qui était né roi des Juifs (Mt 2,2). Emmanuel n'était pas loin. Il était le
Seigneur, le roi promis, le fils de David, le Messie, le Fils de Dieu, le
Fils de I'nomme mentionné dans Daniel 7. Il était né pour étre un jour
roi des Juifs, mais pour les spectateurs, il n'était qu'un petit garcon
couché dans une mangeoire, né de parents pauvres, Joseph et Marie.

L'exaltation de Jésus

Apres sa crucifixion, sa résurrection et son ascension, Jésus s'est assis
a la droite de Dieu le Pére sur son trone céleste. Autrement dit, il a
repris sa position de souverain sur l'univers, aux c6tés du Pere. Il n'est
pas question de couronnement ; Jésus a toujours été roi sur le trone
céleste. Il est toujours assis dans la gloire, celle que le Pére lui a donnée
avant la création du monde. Dans Jean 17:24, Jésus exprime le désir
que ses disciples voient sa gloire et soient avec lui 1a ou il est. En tant
que Dieu le Fils, telle est sa place légitime de toute éternité, et la vision
du trone céleste donnée par Jean (Ap 4 - 5) nous en donne une idée.
Mais il ne s'agit pas du royaume de Dieu ; c'est une vision de la
souveraineté¢ de Dieu. Le régne de Jésus le Messie sur terre est un
événement futur.

Dans le Nouveau Testament, on nous dit souvent que Jésus a été élevé
a cette place d'honneur aupres du Pere. Alors que Jésus montait au ciel,
deux anges se tenaient a coté des disciples et leur annoncerent que ce
méme Jésus, enlevé d'entre eux au ciel, reviendrait de la méme
manicre qu'ils 1'avaient vu monter (Ac 1:10-11). Dans le Psaume



110:1-2, le Seigneur ordonne a son régent, le Messie, de s'asseoir a sa
droite jusqu'au jour ou il soumettra ses ennemis et étendra son puissant
sceptre depuis Sion. Le roi davidique écrasera les rois au jour de sa
colére ; il jugera les nations, entassant les morts et écrasant les princes
de toute la terre (Ps 110:5-6).

Le Psaume 110:1 est cité quatre fois dans le Nouveau Testament (Mt
22:44, Mc 12:36, Lc 20:42, Hé 1:13), et onze autres références a Jésus
assis a la droite de Dieu (Mc 16:19, Ac 2:33, 5:31, Rm 8:34, Eph 1:20,
Col 3:1, Hé 1:3, 8:1, 10:12, 12:2, 1 Pi 3:22). Du haut de son trone
céleste, il maintient toutes choses ensemble (Col 1:17), mais il ne nous
est jamais dit qu'il gouverne la Terre depuis ce lieu. Le Pére a dit au
Fils de s'asseoir a sa droite jusqu'a ce qu'il fasse de ses ennemis son
marchepied. Jésus attend depuis ce temps et il attend toujours (Hé
10:13). 11 continuera d'attendre le Jour du Seigneur, lorsque
' Antéchrist sera vaincu et que le royaume du monde deviendra celui
du Messie (Ap 11:15). C'est alors que ses ennemis seront vaincus. Ce
sera le grand jour du jugement, et une fois le jugement commencg, le
salut prendra fin. Le Seigneur est donc patient. Il désire que tous soient
sauvés (1 Tm 2:4), ne voulant pas qu'aucun périsse (2 Pi 3:9).

Jésus parla au Sanhédrin de son exaltation prochaine, annongant qu'ils
le verraient assis a la droite du Dieu tout-puissant (Lc 22:69). Apres sa
résurrection et son ascension, les apdtres précheérent hardiment Jésus
aux foules, affirmant qu'il avait été exalté a la droite de Dieu, afin
qu'lsraél comprenne sans I'ombre d'un doute que Dieu avait fait de
I'homme Jésus, qu'ils avaient crucifié, Seigneur et Messie (Ac 2:33,
36). Ses juges terrestres l'avaient rejeté comme Seigneur et Messie. Sa
messianité, annoncée lors de son baptéme lorsque Dieu avait dit : « Tu
es mon Fils », était maintenant confirmée par sa résurrection. Par cette
résurrection, il était révélé comme le Fils puissant de Dieu, le Messie
(Rm 1:4). L'apétre Pierre ajouta son témoignage devant le Sanhédrin,
disant que Dieu avait élevé Jésus a sa droite comme Prince et Sauveur,
afin qu'il puisse étendre la repentance et le pardon des péchés a Israél
(Ac 5:31).

Les apotres avaient auparavant demandé a Jésus quand il rétablirait le
royaume d'Israél (Ac 1:6). Jésus ne nia pas qu'il le ferait, mais il leur
ordonna d'aller étre ses témoins a Jérusalem, en Judée, en Samarie et
jusqu'aux extrémités de la terre (Ac 1:8). L'accomplissement de ce
commandement était une condition préalable a la fin et a I'avénement
d'une nouvelle ére (Mt 24:14). Le Seigneur construit sa communauté



ecclésiale ; il appelle un peuple de toutes nations et de toutes cultures,
un peuple qui lui sera uni et qui régnera avec lui pendant son régne
messianique.

Le Saint-Esprit joue un role majeur en toute chose. Quoi que fasse un
membre de la Trinité, les autres membres sont toujours impliqués.
Mais les Ecritures ne disent jamais que 1'Esprit siége sur le trone avec
le Péere et le Fils. Il est plutot devant le trone (Ap 1:4, 5:4). Le Saint-
Esprit joue un réle majeur en donnant de la puissance aux serviteurs
du Christ tout au long de I'Eglise, qu'ils soient évangélistes,
missionnaires ou enseignants, et en régénérant ceux qui répondent a
'Evangile avec foi. Ainsi, des personnes de toutes tribus, langues,
groupes ethniques et nations sont intégrées a la monarchie et régneront
sur la Terre. Le Messie déverse son Esprit dans nos cceurs, nous
éclairant, nous enseignant, nous fortifiant et nous guidant tel le Bon
Berger. Cependant, la Bible n'enseigne pas que le Messie gouverne
I'Eglise ou les chrétiens individuellement. Je ne nie pas que Jésus ait
toute autorité sur le ciel et la terre, qu'il soit le chef de I'Eglise, ou qu'il
soit notre Seigneur et Dieu. Le Nouveau Testament ne met pas l'accent
sur le régne actuel de Jésus, mais sur son regne futur lorsqu'il viendra
comme roi. Dans son ministére actuel, il est plutot notre consolateur,
notre ami, notre frére, notre aide, notre médiateur et notre sauveur. En
méme temps, nous le reconnaissons comme notre Seigneur et notre
Dieu.

Lorsque Paul enseignait l'exaltation de Jésus, affirmant que Dieu
l'avait ressuscité des morts et l'avait fait asseoir a sa droite dans le
royaume des cieux, ou il est au-dessus de toute domination, de toute
autorité, de toute puissance, de toute souveraineté et de tout nom qui
puisse €tre nommé, non seulement dans le siécle présent mais aussi
dans le siecle a venir (Eph 1:20-21), il voyait le royaume du Messie
comme un €événement futur qui suivrait sa seconde venue et la
résurrection de ceux qui lui appartiennent (1 Co 15:24-25 ; 2 Ti 4:1).
I1 régnera jusqu'a ce qu'il ait mis tous ses ennemis sous ses pieds, y
compris la mort.

L'intronisation de Jésus sur le mont Sion

A sa naissance, Jésus était roi des Juifs, car telle était sa dignité et sa
destinée. Cependant, jusqu'a présent, il n'avait pas encore recu son
royaume messianique terrestre. Le royaume du Messie vient de Dieu ;
ce n'est pas un royaume terrestre comme I'Empire romain. A son



retour, il régnera d'un océan a l'autre et de 1'Euphrate jusqu'aux
extrémités de la terre (Za 9:10). C'est alors que le Seigneur l'intronisera
a Sion (Ps 2:6-8). Dans ce contexte, le Seigneur est le Pére, et Jésus
est le fils, son régent, son représentant sur terre. On parlait souvent de
rois vassaux et de régents comme ayant une relation pere-fils. Un
régent est une personne nommeée pour administrer un pays parce que
le monarque est mineur, incapable ou absent. De plus, le monde a été
créé pour que I'humanité le gouverne (Gn 1:28).

Dieu devient ainsi le Pére de Jésus lorsque celui-ci inaugure son régne
(Ps 2:7). Le Psaume 2 a toujours été considéré comme messianique et
témoigne de l'intronisation de Jésus sur le mont Sion. L'apdtre Pierre
incluait Hérode et Pilate parmi les rois qui conspirérent contre le
Messie (Ac 4:25-28), mais I'accomplissement principal se situera dans
le futur, lorsque les rois de la terre s'uniront contre lui au Jour du
Seigneur.

Daniel a eu une vision de l'intronisation du Messie, 530 ans avant sa
naissance. La domination, la gloire et le royaume furent donnés au Fils
de 'homme, afin que tous les peuples, toutes les nations et toutes les
langues le servent. Sa domination serait éternelle, immuable, et sa
royauté ne serait jamais détruite (Dn 7:14). La vision de Daniel
concerne 1'Antéchrist, la petite corne aux yeux semblables a ceux d'un
étre humain et a la bouche vantée et audacieuse (Dn 7:8). Elle est
étroitement liée a Apocalypse 13, ou la béte (I'Antéchrist) et le Faux
Prophéte sont autorisés a faire la guerre au peuple saint de Dieu
pendant 42 mois lors de la Grande Tribulation, les conquérant avant
d'étre tués par le cavalier sur le cheval blanc, le Roi des rois et le
Seigneur des seigneurs (Ap 19:11-21).

Jésus n'ignorait ni son identité ni sa destinée, mais il y avait une chose
qu'il, en tant que Messie humain, ne devait ni connaitre ni partager : la
date de son retour (Mc 13:32), le moment de la restauration du
royaume d'Israél (Ac 1:6-7). 1l a fait allusion & son avenir dans une
parabole, racontant qu'un prince s'en alla dans un pays lointain pour y
étre nommeé roi, puis pour revenir (Lc 19:11-12). Son séjour dans ce
« pays lointain » dure maintenant depuis 1992 ans ! A son retour, le
prince récompensera ses serviteurs selon leur fidélité, et ses ennemis
qui ne l'ont pas voulu roi seront exécutés (Lc 19:27). Il ne s'agit pas
des Juifs qui refusaient que Jésus régne sur eux (verset 14). Jésus ne
tue pas les Juifs a son retour. Ce chatiment s'appliquera a tous ceux qui
rejettent son régne, en particulier aux armées qui s'opposeront a lui a



la bataille d'Armageddon. Ils seront massacrés en sa présence (Ap
19:19, 21).

L'établissement du royaume de Dieu est le théme central du dernier
livre du Nouveau Testament. C'est le dévoilement des événements
futurs qui se produiront durant les sept derni¢res années de cette ere,
autrement appelées la Grande Tribulation, et le retour glorieux du
Messie. Il viendra sur les nuées, et tout ceil le verra, surtout ceux qui
l'ont transpercé (les Juifs), alors que toutes les tribus du pays
pleureront a cause de lui (Za 14:10-12, Ap 1:7).

Deux passages de 1'Apocalypse annoncent I'avénement du royaume.
Apres que le septieéme ange a sonné de la trompette, de fortes voix dans
le ciel annoncent que le royaume du monde est devenu celui de notre
Seigneur et de son Messie (Ap 11:15). Dans une autre vision, Jean voit
le ciel ouvert et un cheval blanc dont le cavalier s'appelle Fidé¢le et
Véritable. Sur sa téte sont coiffées de nombreuses couronnes royales,
et les armées célestes le suivent sur des chevaux blancs. Une épée
aigué sort de sa bouche pour frapper les nations, qu'il gouverne avec
une verge de fer. Sur son vétement et sa cuisse est inscrit un nom : Roi
des rois et Seigneur des seigneurs (Ap 19:11-16).

Satan gouverne actuellement le monde

Bien que Jésus ressuscité ait annoncé a ses disciples qu'il avait recu
toute autorité au ciel et sur la terre, il ne régne pas actuellement sur ce
monde en tant que régent de Dieu. Son heure n'est pas encore venue.
Une autre puissance est aux commandes ici-bas, que Paul appelle
Satan.le prince de la puissance de l'air, de l'esprit qui agit maintenant
dans les rebelles (Eph 2:2). Paul a averti les chrétiens queleurNotre
lutte n'est pas dirigée contre des adversaires humains, mais contre les
dirigeants, les autorités, les puissances cosmiques du royaume des
téncbres et les esprits maléfiques du royaume de l'air (Eph 6:12).
L'apotre Jean ajoute que le monde entier est sous l'emprise du Malin
(1 Jn 5:19). Son influence est vaste.

Du haut de son trone céleste, Jésus a répandu le Saint-Esprit a la
Pentecote et intercéde aupres du Pére pour les saints. Toutes les
puissances célestes lui sont soumises (1 Pi 3:22). Jésus est supérieur a
eux tous, mais il attend le jour ou ses ennemis deviendront son
marchepied (Hé¢ 10:13). Dieu soumettra les ennemis au point
culminant de la Grande Tribulation, au retour de Jésus. La défaite
majeure aura lieu a la bataille d'Harmaguédon, lorsque Dieu détruira



I'Antéchrist et son empire maléfique. Ce n'est qu'apres cette bataille
que le Messie entamera son régne messianique, et il régnera jusqu'a ce
qu'il ait mis tous les ennemis restants sous ses pieds (1 Co 15:25).

La premiére et la seconde venue de Jésus

Avant la naissance de Jésus, le royaume était promis et prédit dans de
nombreuses prophéties, par exemple dans le Psaume 2:6-8, ou Dieu
annongait qu'il avait établi son roi sur Sion, sa montagne sainte, et qu'il
lui donnerait les nations en héritage, les extrémités de la terre en
possession. Le Seigneur a confié la domination du monde a son Fils.
La plus ancienne proclamation de ce décret remonte a 2 Samuel 7:13-
14, écrit il y a plus de 3 000 ans, mais ce royaume mondial n'a jamais
¢été établi. Il y en avait une préfiguration dans le royaume d'Israél avec
David et Salomon, mais ce royaume fut abattu, et il reste maintenant a
un rejeton (le Messie) de sortir du tronc d'Isai (Es 11:1).

Avec la naissance de Jésus, on nous annonce l'arrivée du Messie. Des
anges parlérent & Zacharie, Joseph, Marie et aux bergers de 1'enfant
Jésus, et ils ne leur laissérent aucun doute quant a la naissance du
Messie. Le pieux Siméon et la prophétesse Anne annoncerent
également qu'il était le Messie, et il fut appelé roi des Juifs par les
mages (Mt 2:2). Apres son arrestation, Jésus répondit par I'affirmative
lorsque Pilate lui demanda s'il était roi (Mt 27:11). Mais le royaume
ne fut pas établi a ce moment-1a ; le Messie tant attendu fut crucifié.

Dans les visions de 'apotre Jean, Jésus a annoncé a trois reprises son
retour prochain (Ap 22:7, 12, 20). Ce « bientot » parait long, mais
Jésus encourage ses disciples de tous ages a espérer son retour. Pour
lui, sa seconde venue est la prochaine grande visitation.

Lors de son jugement par le Sanhédrin juif, le grand prétre se leva et
fit jurer Jésus devant le Dieu vivant de leur dire s'il était le Messie, le
Fils de Dieu. Jésus répondit séchement : « Tu I'as dit ! » Puis il ajouta
qu'ils le verraient assis a la droite de Dieu et « venant sur les nuées du
ciel » (Mt 26:62-64), une référence claire a Daniel 7:13-14, d'ou Jésus
tire son titre de Fils de I'hnomme. Mais cette prophétie se situe dans les
derniers jours, a 1'époque de 1'Antéchrist, et ce n'est qu'a ce moment-la
que Jésus reviendra. Jésus dit a Caiphe qu'a partir de ce moment-1a, il
serait assis a la droite de Dieu (Lc 22:69). C'est 1a que Jésus se trouve
actuellement, depuis son ascension jusqu'au jour de son retour.



Répondant a la question des disciples sur le signe de sa venue et de la
fin des temps, Jésus les renvoya a nouveau a Daniel 7, leur disant
qu'immédiatement apres la Grande Tribulation, I'obscurcissement du
soleil et de la lune, et 1'ébranlement des puissances célestes, son signe
apparaitrait dans le ciel. Toutes les tribus du pays (Isra€l) se
lamenteraient en le voyant venir sur les nuées du ciel avec puissance
et une grande gloire (Mt 24:29-30). Luc annonce qu'il y aura des signes
dans le soleil, la lune et les étoiles, et que la détresse régnera sur la
terre parmi les nations, confuses par le mugissement de la mer et de
ses flots. Les gens défailliront de peur et d'appréhension a cause de ce
qui arrive au monde (Lc 21:25-27). Quelle que soit la cause de ces
perturbations cosmiques, elles provoqueront assurément des tsunamis.

Les prophéties de 1'Ancien Testament concernant le Jour du Seigneur
décrivent clairement la situation a ce moment-1a (J12:2, 10, 30-31). Il
y aura une armée nombreuse et puissante, du sang, du feu et des
volutes de fumée. Ce sera un jour de ténébres et d'obscurité, de nuages
et d'obscurité. Le soleil, la lune et les étoiles seront anéantis, sans un
seul rayon de lumiére (Am 5:20). Le monde entier sera consumé (So
1:18). Ezéchiel vit la gloire du Dieu d'Israél venir de 1'Orient. II
entendit un bruit semblable a celui de grandes eaux, et la terre
resplendit de sa gloire (Ez 43:2). Le Messie reviendra a Jérusalem avec
ses saints avant de rugir pour vaincre ses ennemis a Harmaguédon.
Soudain, le Seigneur rugira de Sion et tonnera de Jérusalem, et la terre
et le ciel trembleront (J1 3:16).

Tout le monde verra le retour de Jésus, et pas sur les téléphones
portables ni a la télévision, car les communications seront coupées
avec la destruction de la Grande Tribulation. Son retour se fera au
milieu de guerres, de tremblements de terre, de bouleversements
cosmiques et de la colére de Dieu déversée sur la terre.

Le theme du livre de I’Apocalypse est annoncé dans le premier
chapitre :
Voici, il vient sur les nuées. Tout ceil le verra, méme ceux qui
'ont percé, et toutes les tribus du pays se lamenteront a cause
de lui. Qu'il en soit ainsi ! Amen ! (Ap 1:7).

L'expression « il vient avec les nuées » est tirée d'une prophétie
messianique (Dn 7:13-14), le méme passage d'ou Jésus tire son titre de
Fils de I'Homme. Il viendra dans la gloire de son Pére, accompagné
des saints anges (Mc 8:38), pour établir son royaume éternel, et toutes
les nations le serviront. Tout ceil le verra, méme ceux qui l'ont



transpercé, ou peut-&tre « précisément ceux qui l'ont transpercé », ce
qui a une valeur explicative, faisant allusion a la prophétie de Zacharie
ou le Seigneur dit : « Je répandrai mon esprit sur la maison de David
et sur les habitants de Jérusalem ; ils reconnaitront ma grace et me
prieront. IIs me regarderont, moi qu'ils ont transpercé, et ils pleureront
sur lui, comme on pleure sur un fils unique » (Za 12:10). Les Juifs de
Jérusalem seront au coeur du retour de Jésus ; ce sont eux qu'il vient
sauver. Ce sont les Juifs qui l'ont transpercé (Jn 19:37), et ce sont eux
qui le pleureront.

L'expression « toutes les tribus du pays se lamenteront » (ISV)
apparait dans Matthieu 24:30 et fait référence au deuil d'Israél a la
venue du Messie. Cette traduction est supérieure car elle accomplit la
prophétie (Za 12:10-12). En revanche, les nations du monde ne
peuvent que maudire Dieu (Ap 16:9, 11, 21) plutot que de se lamenter,
de se repentir et de se lamenter.

L'apdtre Jean vit une nuée blanche, et sur cette nuée était assis
quelqu'un qui ressemblait a un fils d'homme, la téte couronnée d'or et
la main munie d'une faucille tranchante. Il lanca sa faucille sur la terre,
et la terre fut moissonnée (Ap 14:14-16). C'est une métaphore de la
résurrection et de 1'enlévement des justes au retour de Jésus. Puis un
autre ange brandit sa faucille pour récolter la vendange et la jeter dans
le grand pressoir de la colére de Dieu (Ap 14:17-20). C'est une
métaphore de la destruction sanglante des multitudes dans la vallée du
jugement (Jo€l 3:12-14), qui aura lieu a la venue de Jésus (Ap 19:15).
Cette moisson des justes et des méchants peut étre comparée aux
paroles de Jean-Baptiste (Mt 3:12), ou Jésus est représenté avec sa
fourche a vanner a la main, rassemblant son blé dans son grenier, mais
brilant la paille dans un feu inextinguible.

Harmonisation d'Apocalypse 19 - 20 avec d'autres Ecritures

Dans Apocalypse 20:2-7, le régne messianique est décrit a maintes
reprises comme étant millénaire. 1000 ans sont répétés six fois ! Ils
suivent le retour de Jésus et la défaite de I'Antéchrist 8 Harmaguédon,
et maintenant Satan est chassé. Il est clairement indiqué qu'un ange,
possédant la cl¢ de I'Abime et une grande chaine, saisit Satan et le lie
pour 1000 ans. Il est jeté dans I'Abime, qui est verrouillé et scell¢ afin
qu'il ne puisse plus tromper les nations, apres quoi il est libéré pour un
court laps de temps afin de les tromper a nouveau. Il est également
clairement indiqué que les justes morts reviennent a la vie et régnent



avec Christ pendant ces mémes 1000 ans. Les autres morts ne
reviennent a la vie qu'apres la fin des 1000 ans. 11 est sous-entendu que
I'ange descend du ciel sur terre, et il est clairement indiqué qu'il y aura
deux résurrections : celle des justes apres 1'Antéchrist, et celle des
incroyants mille ans plus tard. Ceux qui excluent I'ére messianique de
I'histoire future du monde sont contraints d'interpréter ce passage de
manicre contre nature.

1. Ils disent que Satan est déja lié, a présent, méme s’il est appelé
le dieu de ce monde, et que notre lutte actuelle est contre les
forces spirituelles du mal dans les royaumes célestes.

2. Ils disent que Satan sera libéré avant le retour du Christ, alors
que notre passage indique clairement que le diable sera capturé
et 1ié apres le retour du Christ, puis finalement capturé et jeté en
enfer apres les 1000 ans (20:10) ou se trouvent I'Antéchrist et le
Faux Prophéte, ayant été jetés en enfer au retour du Christ, avant
le début du régne de 1000 ans (19:20). L'Antéchrist et le Faux
Prophéte sont capturés lors de la bataille d'Armageddon a la
venue du Christ et leurs armées sont tuées par 1'épée (19:21) et
livrées aux oiseaux du ciel. La derniére armée que Satan
rassemble pour la bataille aprés le millénium est détruite par le
feu qui descend du ciel (20:9). Etant donné que ces batailles se
déroulent toutes deux pres de Jérusalem et impliquent toutes
deux des armées rassemblées parmi les nations, il s'agit de deux
batailles a 1000 ans d'intervalle avec des résultats différents.

3. IIs disent que la premiére résurrection dont il est question ici
n'est pas une résurrection corporelle des justes morts, mais plutot
leur régénération, méme si de nombreux versets du Nouveau
Testament parlent de la résurrection des justes. Dans ce passage,
la résurrection survient aprés leur martyre aux mains de
I'Antéchrist, et ceux qui y participent sont dits bénis, car la
seconde mort n'a aucun pouvoir sur eux. Ils possedent des corps
de résurrection immortels et regnent avec le Christ pendant mille
ans.

4. IlIs disent qu'il n'y aura pas de royaume glorieux sur terre avec le
Messie assis sur le trone de David, comme l'ont prédit de
nombreux prophetes, pas de restauration de la création comme
Paul 1'a prédit (Rm 8:21), ni de restauration de la nation d'Israél
(Rm 11:26-29). 1ls disent que le Christ regne maintenant. Certes,
il est assis a la droite du Pére et régne sur 'univers, mais ce n'est



pas le régne messianique ou le Christ régne depuis Jérusalem en
tant que roi d'Israél.

5. Aucun verset ne dit que le Christ gouverne actuellement le
monde, ou que les saints gouvernent actuellement le monde.

Selon I'amillénarisme, les saints n'hériteront pas de royaume, méme
s'il est annoncé qu'ils régneront sur la Terre (Ap 5:10). Jésus a annoncé
aux apotres qu'ils siégeraient sur des trones et jugeraient les tribus
d'Israél (Mt 19:28). 1l a annoncé aux Eglises (Ap 2:26-27) qu'il
donnerait aux vainqueurs autorité sur les nations et qu'ils les
gouverneraient avec une verge de fer. Aucun enseignement biblique
n'affirme que 1'Eglise chrétienne est le royaume de Dieu, ni qu'il existe
un royaume céleste sur lequel I'humanité rachetée régnera, ni qu'il y
aura une autre création sur laquelle les élus régneront. Cet aspect de la
glorification des saints est de fait nié.

Voici une interprétation naturelle de 1’enseignement donné dans
Apocalypse 19 - 20.

1. La seconde venue (Ap 19:11-21)

Une représentation symbolique, certes, mais le Messie descendra du
ciel et, avec justice, il jugera et combattra. Les armées célestes le
suivront en conquérants (sur des chevaux blancs) et justes (vétus de
fin lin, blanc et pur). Comme le dit le verset 8, le fin lin représente les
actes justes des saints ; cette armée doit €tre composée des saints
récemment ressuscités et enlevés, qui marchent sur la terre. Les rois
de la terre sont venus faire la guerre au Messie, mais il les vaincra car
il est Seigneur des seigneurs et Roi des rois, et ceux qui sont appelés,
¢lus et fideles sont avec lui (Ap 17:14). L'Antéchrist et son faux
prophete sont capturés et envoyés directement en enfer, tandis que
l'armée entiere qui a osé se rassembler contre le Seigneur et son Oint
est tuée au combat et livrée aux oiseaux du ciel. C'est la bataille
d'Armageddon. C'est le jour du jugement pour les nations du monde
qui ont os¢ se rebeller contre Dieu dans leur incrédulité.

2. La résurrection des justes (Ap 20:4-6)

La premiere chose que fait le Messie a son retour est de rassembler
aupres de lui, dans les airs, les saints ressuscités et transformés (1 Th
4:13-17). La résurrection et I'enlévement des saints, qui précedent la
descente de Jésus sur terre, ne sont pas mentionnés par Jean. Dans



cette vision, il voit certains d'entre eux assis sur des trones. Ils étaient
revenus a la vie et avaient commencé a régner avec le Messie pendant
mille ans, servant comme prétres de Dieu et du Messie. Il est
explicitement indiqué que les autres morts ne revinrent a la vie qu'a la
fin de cette période de mille ans.

3. La servitude de Satan (Ap 20:1-3)

Apres la défaite des armées a la bataille d'Armageddon, Satan est lié
et jeté dans l'abime, autrement appelé le puits sans fond. Isaie décrit le
jugement de toute la terre lorsque le Seigneurll punira les puissances
angéliques du ciel et les princes de la terre sur la terre. Ils seront
rassemblés dans la fosse et enfermés en prison, et apres plusieurs jours,
ils seront punis.(Es 24:21-23) Cf. 2 Pi 2:4, Jd 6. Les puissances
angéliques sont des démons et/ou des esprits mauvais. Isaie dit que la
lune sera embarrassée et le soleil couvert de honte, car le Seigneur
régnera sur le mont Sion, et la gloire régnera en présence de ses
anciens.Cette prophétie est importante car elle nous informe que toutes
les puissances maléfiques, au ciel et sur terre, seront emprisonnées.
Les armées qui s'opposent au Seigneur a Harmaguédon seront
vaincues, qu'elles soient spirituelles ou humaines. Ces esprits
maléfiques et les ames des adversaires humains seront jetés ensemble
dans I'abime, pour y étre punis apres de nombreux jours. Pendant ce
temps, le Messie régne sur la Terre depuis son trone glorieux sur le
mont Sion, en présence des « anciens » (Ap 4:4), représentants des
saints, qui régneront avec lui depuis la Nouvelle Jérusalem. C'est la
gloire qui émane de la Nouvelle Jérusalem, planant au-dessus du mont
Sion, qui confond la lune et couvre de honte le soleil. Ils sont éclipsés
par la gloire du Seigneur.

4. Le millénaire (Ap 21:1)

Jean voit le monde millénaire et le décrit dans un seul verset. Il voit un
ciel et une terre nouveaux et renouvelés, car le premier ciel et la
premiere terre avaient disparu, et la mer avait disparu. Lors du
jugement dernier (20:11), la terre et le ciel s'enfuirent de la présence
de Dieu, et il ne leur fut plus trouvé de place. Ce que Jean voit dans ce
verset n'est pas une nouvelle création, suite a la disparition de la
premiere, mais la terre renouvelée sur laquelle le Messie régne avant
le jugement dernier. Le plan originel de Dieu pour sa création, selon
lequel elle serait gouvernée par 'humanité en son nom (Gn 1:26), sera
accompli par son Messie et les rachetés. Dans la promesse originelle



de nouveaux cieux et d'une nouvelle terre (Es 65:17ss.), le contexte
montre clairement qu'il s'agit d'une promesse de renouvellement de la
Terre, et non d'une nouvelle planéte. La Bible ne contient aucune
promesse ni description d'une nouvelle planéte ! Pierre dit que les
cieux seront embrasés et se désintégreront, et que les €léments se
consumeront et fondront (2 Pi 3:10). Il s'agit peut-étre d'une guerre
atomique, mais pas d'une destruction totale. Malgré la description
explicite, Pierre attendait avec impatience de nouveaux cieux et une
nouvelle terre ou la justice habiterait, selon la promesse divine faite
par Isaie.

Dans la prophétie d'Isaie, le Seigneur refagonne une nouvelle Terre.
On ne se souvient plus des choses passées. Il transforme Jérusalem en
délice et son peuple en joie. On n'y entend plus ni pleurs ni cris, ni
enfant qui ne vit que quelques jours, ni vieillard qui ne vit pas ses
années. On y construit des maisons et on y plante des vignes (Es
65:17-21). Le mot « créer » est ici mieux traduit par « transformer ».
Il ne s'agit pas d'une prophétie concernant une création toute nouvelle,
mais d'une renaissance ou régénération du monde, comme 1'a appelée
Jésus (Mt 19:28). Préchant a Jérusalem apres la Pentecote, Pierre a dit
que Jésus devait rester au ciel jusqu'a ce que vienne le temps ou Dieu
restaurera toutes choses, comme il I'avait promis jadis par ses saints
prophetes (Ac 3:21). Et Paul dit que la création attend avec impatience
la révélation des enfants de Dieu (a la résurrection), lorsque la
création elle-méme sera également libérée de 'esclavage corrupteur
pour partager la glorieuse liberté des enfants de Dieu (Rm 8:19, 21).

Apres la quasi-destruction du monde qui se produit pendant la Grande
Tribulation, le Messie le restaurera, établira la justice et la droiture, et
¢liminera la malédiction.

S. Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 —22:5)

La bréve vision de la Terre transformée est suivie d'une vision détaillée
de la Nouvelle Jérusalem. La Nouvelle Jérusalem est une ville dont les
murs, les portes, les fondations et les rues sont d'une gloire
surnaturelle. Elle est décrite comme une communauté ; ses habitants
sont I'épouse du Christ. C'est une description symbolique de son union
avec le Messie et avec Dieu. Les saints sont dans leur état éternel
glorifié, qui commence a la résurrection des justes, et cette ville sera
leur demeure pendant le millénaire et pour I'éternité.La Jérusalem
terrestre est la capitale d'Israél et du royaume messianique. La



Nouvelle Jérusalem que Jean vit en vision descendre du ciel se situe
dans un autre monde, mais est étroitement associée a la Jérusalem
terrestre.

Jésus ne descend qu'une seule fois, mais sa descente du ciel a
Jérusalem est décrite différemment dans la prophétie de Paul (1 Th
4:16-17), la vision d'Ezéchiel (Ez 43:1-5) et celle de Zacharie (Za
14:3-4). Le Messie vient pour €tre glorifié¢ dans ses saints (2 Th 1:10).
Il sera glorifi¢ par son union avec son peuple racheté, saint et
irréprochable, qui se compte par centaines de millions. Les saints
seront glorifiés en union avec leur Seigneur et Sauveur, désormais Roi
des rois et Seigneur des seigneurs. Leur glorification réside dans leur
résurrection, leur union avec le Christ, symbolisée par le festin des
noces de I'Agneau, et leur statut de monarchie dans le royaume
messianique, ou ils régneront avec le Christ pour toujours.

Les nations de la Terre ont survécu a la Grande Tribulation et auront
leurs dirigeants locaux. Le role des justes qui gouverneront la Terre
avec le Messie n'est pas précisé, mais dans une parabole, Jésus a
récompensé ses serviteurs fideles en leur confiant la direction de cinq
ou dix villes (Lc 19:17). Paul affirme clairement que les saints jugeront
et gouverneront le monde (1 Co 6:2).

Jean vit la ville sainte, la Nouvelle Jérusalem, descendre du ciel
d'aupres de Dieu, préparée comme une €pouse parée pour son €poux
(Ap 21:2, 9-10). Bien que la ville soit décrite symboliquement, sa
descente est un événement historique : le retour du Christ et de ses
¢lus.

La description qui nous est donnée dans Apocalypse 21:2 - 22:5
symbolise notre glorification, en particulier notre union avec Christ,
comme le suggere le mot « épouse » (Ap 19:7, 21:9). Apocalypse 21:3
met l'accent sur Dieu lui-méme. Il vivra avec nous ; nous serons son
peuple, et il sera notre Dieu. Le trone de Dieu ne sera plus au ciel ; le
trone de Dieu et de I'Agneau est dans la ville, et la ville descend du
ciel. La Nouvelle Jérusalem décrit notre état éternel, uni a Dieu.

Comment un milliard de personnes peuvent-elles vivre dans un cube
aussi immense ? Comment les saints peuvent-ils servir Dieu et
gouverner le monde s'ils sont tous concentrés dans cette seule ville ?
La réponse est que la Nouvelle Jérusalem est une métaphore, dont les
détails ne sont pas révélés. Ce que nous savons, c'est que les saints
régneront avec le Messie (Ap 3:21) et qu'ils régneront sur la Terre



pendant mille ans (Ap 5:10). La Nouvelle Jérusalem céleste chevauche
la Jérusalem terrestre, et le Messie régne depuis les deux. La Jérusalem
terrestre, capitale de son empire mondial, sera un lieu glorieux, ayant
besoin des ressources du monde. Toutes les nations s'y rendront pour
adorer Dieu et son Messie oint et y apporter gloire et richesse.

La cérémonie de mariage, qui unit formellement le Messie et son
épouse, se déroule dans le royaume céleste. La ville sainte qui descend
du ciel symbolisel'union de I'Eglise avec un Christ personnellement
présent dans la gloire et le gouvernement(Ap 19:7-9). La descente du
Christ constitue l'inauguration du royaume messianique (Es 62:5, Za
14:5¢, 9) ou I'Eglise se reposera, festoiera et régnera avec son
Seigneur.

La Nouvelle Jérusalem est mentionnée pour la premiére fois dans
Apocalypse 3:12, ou Jésus promet aux vainqueurs qu'ils seront des
colonnes dans le temple de son Dieu, sur lesquelles il inscrira le nom
de son Dieu, le nom de la ville de son Dieu, la Nouvelle Jérusalem qui
descend du ciel d'auprés de son Dieu, et son nom nouveau. L'accent
est mis ici sur l'appartenance a Dieu et a Jésus, et sur I'appartenance a
la communauté et au royaume du Messie.

Au chapitre 19, les anciens et les étres vivants adorent Dieu et crient «
Alléluia ! » car le Seigneur leur Dieu régne. Puis ils se réjouissent et
louent Dieu, car les noces de 1'Agneau sont arrivées, et I'heureuse
épouse est la communauté ecclésiale que Jésus a promis de batir (Mt
16:18), composée de personnes choisies par Dieu parmi toutes les
nations, tribus, peuples et langues.

Paul fait allusion & ce mariage dans Ephésiens 5, ot il dit que les maris
doivent aimer leurs femmes comme le Messie a aimé I'Eglise et s'est
livré pour elle (Eph 5:25). Il poursuit en parlant du mariage comme
d'une union : un homme quittant ses parents et s'unissant a sa femme,
illustration d'un profond mystére : I'union entre le Messie et 'Eglise
(Eph 5:31-32). Dieu demeurera avec son peuple, qui sera uni a lui
d'esprit et d'ame. Ils lui ressembleront et participeront a sa nature
divine.

La population mondiale ayant survécu a la Grande Tribulation et ses
descendants constituent les sujets du royaume. Ils ne sont pas rachetés,
mais ils marcheront a la lumiere de la ville sainte (Ap 21:24), et leurs
dirigeants atteindront la clarté de son aube. La gloire du Seigneur se
lévera sur Jérusalem et sa gloire apparaitra sur elle (Es 60:1-3). Le



Rédempteur viendra a Sion aux yeux de toutes les nations, et toutes les
extrémités de la terre verront le salut du Dieu d'Israél (Es 52:8-10).
Durant le Millénium, les nations du monde afflueront au temple de
Jérusalem pour adorer le Dieu de Jacob. Elles apprendront ses voies et
marcheront dans ses sentiers (Es 2:2-4). Le Messie jugera les nations
et réglera leurs différends. Ils transformeront leurs épées en socs de
charrue et n'apprendront plus la guerre. Ces nations non régénérées et
leurs dirigeants apporteront leurs richesses a Jérusalem, mais ils ne
pourront pas entrer dans la Nouvelle Jérusalem. Ce privilége est
réservé uniquement a ceux dont les noms sont écrits dans le Livre de
Vie de I’Agneau (Ap 21:27).

Les portes de Jérusalem ne sont pas fermées a la fin du jour, car il n'y
a pas de nuit (Es 60:3, 11, 19-20). Les nations et leurs rois apportent
leurs richesses a la Jérusalem terrestre, baignée de la lumiére de la
Nouvelle Jérusalem qui la surplombe. La Sion du millénaire est
I'ceuvre de Dieu pour la manifestation de sa splendeur (Es 60:21). Les
nations seront guéries de leurs animosités par la parole de Dieu qui
émane de Sion.

La terre d'Israél et sa capitale, Jérusalem, seront habitées par la nation
d'Isra€l, qui sera rachetée, mais non ressuscitée. Le peuple d'Israél
sera sujet du royaume, ayant perdu son droit de gouverner.
L'enseignement rabbinique soutenait que la Jérusalem céleste était
l'archétype céleste (Ga 4:25-26) et qu'a I'époque messianique, elle
serait descendue sur terre. L'épitre aux Hébreux enseigne €galement
l'existence d'une Jérusalem céleste (Hé 12:22). Il s'agit de la Nouvelle
Jérusalem, la ville sainte qui descend du ciel d'aupres de Dieu (Ap
3:12, 21:2, 10). Elle correspond a la Jérusalem terrestre, mais elle
estLa demeure éternelle des ressuscités et des rachetés, et méme de
Dieu lui-méme. Elle se situe dans une dimension différente, sa
lumiere étant visible au-dessus de la Jérusalem terrestre.

6. Le destin de Satan (Ap 20:7-10)

A la fin des mille ans, Satan est libéré de sa prison et, une fois de plus,
il trompe les nations et les pousse a se rebeller contre Dieu et son
peuple. Elles marchent de toute la terre vers Jérusalem, mais sont
détruites par le feu du ciel. Satan et ses forces maléfiques sont jetées
en enfer pour y étre tourmentées a jamais. Cela sonne le glas des forces
du mal qui sévissent depuis la désobéissance d'Adam et Eve a Dieu en



Eden. Ce jugement dernier ne doit pas étre confondu avec la bataille
d'Armageddon, car il a lieu mille ans plus tard.

19:20 L'Antéchrist et son faux prophéte sont jetés en enfer

20:2 Satan est li¢ pour 1000 ans et jeté dans la fosse

20:7 Apres 1000 ans, Satan est libéré de la fosse

20:10 Satan est jeté en enfer ou se trouve I'Antéchrist

Cette rébellion finale des nations est appelée Gog et Magog, le méme
terme qu'Ezéchiel utilise lorsqu'il prophétise les armées qui
combattront a Harmaguédon mille ans plus tot. Lors des deux batailles,
les armées sont rassemblées du monde entier.

7. La résurrection des méchants (Ap 20:5)

Contrairement aux justes qui ressuscitent avant le millénium, les autres
morts ne reviennent a la vie qu'aprés mille ans. Les versets suivants
sont les seuls a parler d'une résurrection des méchants comme de celle
des justes. (Dn 12:2, Jn 5:28-29, Ac 24:15, Ap 20:5) dvdotoocig
Signifie « se lever » ou « se tenir debout ». Lorsqu'il est question des
chrétiens morts, il s'agit toujours de la résurrection corporelle (Es
26:19, Rm 8:11, 1 Co 15:35, 42-44, 50-53). Daniel dit que les morts
se réveilleront. Jean dit que tous sortiront de leurs tombeaux, certains
pour la vie (éternelle), d'autres pour le jugement et la condamnation.

Lorsque les méchants ressuscitent au jugement dernier, ils sont aussi
ressuscités corporellement et tourmentés jour et nuit, pour 1'éternité.
Jésus a mis en garde contre celui qui peut détruire 1'ame et le corps en
enfer (Mt 10:28). Il a également dit qu'il vaut mieux entrer dans le
royaume de Dieu avec une main, un pied ou un ceil que d'étre jeté en
enfer avec les deux mains, pieds ou yeux (Mc 9:43-47). Cependant, le
corps des méchants ressuscités ne sera pas le méme que celui des justes
ressuscités. La résurrection corporelle est une récompense pour les
justes et participe a leur glorification. Les justes attendent avec
impatience la rédemption de leur corps, la libération de leurs
limitations terrestres (Lc 21:28, Rm 8:23). Cela peut inclure les
limitations de temps et d'espace, comme Jésus 1'a vécu aprés sa
résurrection.

8. Le Jugement dernier (Ap 20:11-15)

Le juge n'est pas nommé, mais « celui qui siége sur le trone » est
systématiquement Dieu dans I'Apocalypse. Cependant, Jésus a dit que
le Pere ne juge personne ; il a confié tout jugement au Fils (Jn 5:22).



Le contexte est celui de la fin du monde. Jean dit que la terre et les
cieux s'enfuirent loin de sa présence. Il ne leur fut plus trouvé de place,
I'univers disparut sans laisser de trace. Lorsque le jugement dernier
sera terming, la mort, 'Hadés et tous ceux dont le nom ne figure pas
dans le Livre de Vie seront jetés en enfer. Le jugement dernier
concerne principalement les méchants, mais inclut Isra€l et ceux qui
seront sauvés apreés le retour du Messie. Ils ressusciteront lors du
jugement dernier et rejoindront le reste des élus dans la Nouvelle
Jérusalem.

L'Eglise a été ressuscitée lors de la premiére résurrection, et rien
n'indique qu'elle sera jugée ici. Jésus a dit qu'elle était déja passée de
la mort a la vie, et Paul a affirmé avec audace qu'il n'y a pas de
condamnation pour ceux qui sont en union avec le Messie Jésus (Rm
8:1). Le tribunal du Christ est pour tous les croyants et peut étre
compar¢ a un passage par le feu. La vraie valeur de nos attitudes et de
nos actes sera révélée, et chacun sera récompensé en conséquence. Il
n'y a pas de chatiment pour les péchés ; celui-ci est couvert par le sang
du Christ. Les récompenses peuvent étre refusées, et certains subiront
des pertes ; c'est une évaluation divine de la valeur de chacun. Les
méchants sont jugés selon leurs ceuvres, selon ce qu'ils ont fait.

Le jugement des brebis et des boucs (Mt 25:31-33), ou les justes et les
méchants sont jugés simultanément, ne doit pas étre confondu avec le
jugement dernier. Le contexte est prémillénariste ; Jésus est assis sur
son trone glorieux a Sion, et les justes sont invités a venir hériter du
royaume. C'est le jugement des nations au retour de Jésus.



